
  
ЗАКЛЮЧЕНИЕ 286

ЗАКЛЮЧЕНИЕ 
 
 
 
 
 
 
 
 

Л.В. СКВОРЦОВ,  
д-р. филос. наук, проф., зам. директора ИНИОН РАН 

МОЛОДОЙ УЧЕНЫЙ: ПЕРЕД ПРОБЛЕМОЙ  
СВОБОДЫ САМОФОРМИРОВАНИЯ 

 
Современный молодой ученый прошел большую школу 

адаптации к реформам в системе образования. Процесс реформи-
рования, нацеленный на улучшение, несет нередко и определен-
ные негативные последствия. Они, прежде всего, касаются содер-
жания обучения. Эта проблема постоянно находится в центре 
внимания государства и общественности, в том числе и академи-
ческого сообщества. 

Но несмотря на все возникающие проблемы можно определен-
но утверждать, что общество имеет систему образования, которая 
дает учащемуся знания – общие и профессиональные. Он получает 
также навыки решения практических задач – производственных, 
экономических, социальных, идеологических. Это то же самое, что 
уже было и раньше. 

Но произошло одно существенное изменение. Была провоз-
глашена универсальная свобода, в том числе и свобода самофор-
мирования человеком себя в качестве личности. Но каковы пра-
вильные ориентиры такого свободного самоформирования? Имеем 
ли мы ответ на этот вопрос? 

В советское время личность формировалась системой, 
имеющей свои ступени – октябрята, пионеры, комсомольцы, ком-
мунисты – это ступени формирования личности по определенным 
правилам и уставам. 



Молодой ученый:  
Перед проблемой свободы самоформирования 287

Теперь таких общих правил нет, как нет и общей системы 
формирования личности. 

Мы встречаемся с уникальной для нашего общества ситуа-
цией, когда каждая личность теперь должна формировать себя са-
ма. Это проблема всех, в том числе и молодых ученых. 

Но имеем ли мы знания продуктивной технологии свободно-
го формирования личности? Если да, то в чем она состоит? 

Если такой общей технологии нет, то мы сталкиваемся с 
проблемой конфликта отцов и детей: они по-разному понимают 
принципы свободного самоформирования. Если дети формируют 
себя сами, а родители с ними не согласны, то возникает ситуация 
любви и ненависти – подчас с ужасными последствиями. 

Если общих правил самоформирования нет ни у отцов, ни у 
детей, то они оказываются «пустыми» в своей свободе. И эту пус-
тоту они начинают заполнять алкоголем и наркотиками. Таково 
следствие незнания условий правильного свободного выбора. 

Но что это за условия? 
Мир вступает в новую эпоху, которая рождает новые 

смыслы и требует осознанного прорыва к новым формам свобод-
ного самоформирования. 

Можно ли стихийно подняться к этим новым формам без 
метаобразования? 

Вот в чем вопрос. Очевидно, что в условиях свободы каж-
дый плавает в океане жизни самостоятельно, так, как считает пра-
вильным. 

Считалось, что каждый человек, поскольку он от природы 
обладает разумом, всегда и везде будет делать только разумный 
выбор. Что имеем в итоге? Массовая преступность, коррупция, 
проституция, наркомания. И это плоды свободного выбора? Неу-
жели свободный разум дает такой потрясающий результат? На са-
мом деле, разум, отсутствие продуктивной технологии самофор-
мирования заменяют разные любительские суррогаты. 

Технология свободного самоформирования – это и есть 
предмет метаобразования. Если взрослые люди не владеют тех-
нологией эффективного свободного самофрмирования, то они вы-
нуждены «подглядывать», как это делают дети. То есть они вы-
нуждены учиться у детей. «Взрослые дети» – это феномен нашей 
жизни. Оказывается, обретение личной свободы не означает и об-



  
ЗАКЛЮЧЕНИЕ 288

ретения эффективной технологии формирования себя в качестве 
позитивной личности, умеющей отвечать за себя, за свои поступ-
ки, за окружающих людей. В массе людей возникает лишь ощуще-
ние внутренней свободы, но нет адекватных внутренних ориента-
ций свободного поведения. Преодоление «пустоты свободы» 
встречается с дихотомией цивилизационной объективности и при-
нудительной «логики» свободы субъективности. 

Исторически «пустота свободы» заполняется цивилизационной 
традицией. Ее императивам и вынуждена подчиняться универ-
сальная «логика субъективности». Считается, что человек – везде 
человек и поэтому его нравственные максимы должны быть уни-
версальны, обязательны для всех и каждого. Но как может запол-
няться «пустота свободы» универсальным знанием технологии са-
моформирования, если глобальная истина носит характер 
составной мозаики. Это «род карты», напоминающей географиче-
скую карту Земли, фиксирующую и сушу-континенты и океаны. 
На этой «карте» схематически определяются и цивилизационные 
регионы со своими специфическими видениями субъект-объектной 
феноменологической реальности. Это – исходное. Если общест-
венное сознание следует предлагаемой ему цивилизационной ис-
тине как истине универсальной, то оно будет отвергать иные циви-
лизационные представления как ложные и будет использовать все 
возможности, чтобы утвердить повсюду в мире свою цивилизаци-
онную истину. 

Но в условиях Интернета на глобальную поверхность 
всплывают разные цивилизационные истины. 

Но как возникает представление об универсальной цивили-
зационной истине? Что на этот счет говорит нам исторический 
опыт? 

Универсальная цивилизационная истина утверждалась в 
конгломератах мощных империй. Так, Александр Македонский пу-
тем грандиозных завоеваний создал условия для возникновения 
единого мира эллинистической культуры. Рим также распространил 
основы своей культуры на огромной территории Средиземноморья. 

Так что же, цивилизационная истина универсальна, она одна 
и она вытесняет иную культуру, основанную на не-истине? 

Но странные явления истории: держава Александра Маке-
донского распадается, а возникающие государства Селевкидов, 



Молодой ученый:  
Перед проблемой свободы самоформирования 289

Птолемеев, Пергама, Понтийского царства начинают вновь обре-
тать черты древневосточных монархий. Но разве греческий полис 
не был олицетворением универсальной цивилизационной истины? 

Рим также утверждал единство своей цивилизационной па-
радигмы как безусловно истинной. Это проявилось, в частности, в 
безжалостном преследовании христиан. 

Но разве римский император Константин Великий не стал 
поддерживать христианство, преследование которого стало по-
стоянной чертой духовной политики римских императоров? 

Что же получается? Выходит, цивилизационная истина об-
ращается к своему антиподу. Признанная как общая истина, она на 
самом деле в своем силовом доминировании субъективна и в ко-
нечном итоге вынуждена признать свою противоположность. Так 
может ли человек, опираясь на традицию, сделать однозначный 
выбор и считать его единственно истинным? Философия, оказы-
ваясь перед парадоксами исторической жизни, уводит истину в 
мир метафизических абстракций. Так, под воздействием филосо-
фии Платона истину стали выводить за пределы исторических реа-
лий. Противоречия эмпирической истории можно было считать 
свидетельством неистинности исторического мира. Истину жиз-
ни следовало искать в иных, неисторических реалиях. Как обстоит 
дело сегодня? Глобальные субъекты сегодня оказываются перед 
тем же вопросом, перед которым стоял Рим: либо отречься от аб-
солютизма своей цивилизационной истины, либо идти до конца, 
быть готовым принести в жертву всех ради торжества своей циви-
лизационной истины. В глобальном смысле объективно каждый 
человек современного мира независимо от места своего обитания, 
своей культуры, этнической принадлежности оказывается перед 
одной и той же проблемой истины выбора. Это – проблема эти-
ки! Как вести себя правильно? Или следовать до конца логике своей 
цивилизацинной установки, даже если в итоге погибнет человече-
ство – Fiat justicia pereat mundus! Или же этика должна обеспечить 
выживание человечества? Если даже для этого нужно отступить 
от абсолюта собственной духовной идентичности? Этика реша-
ет эту проблему. Каким образом? Вспомните максиму христиан-
ства: полюби врага своего как самого себя! Разве это не решение 
проблемы спасения человечества от самоуничтожения? Но в этом 
случае каждый должен вести себя подобным образом. Кто же от-



  
ЗАКЛЮЧЕНИЕ 290

вергает эту максиму? Это те самые человеки, которые считают се-
бя христианами, ходят в церковь и соблюдают ритуалы! Спасение 
определяется доминантной силой этики, которую чувствуют вели-
кие личности. Ее интуитивно почувствовал Константин Великий и 
признал, что его могучие легионы не могут победить этическую 
максиму христианства. Именно в отношении к этой максиме ру-
шатся рациональные расчеты и кажущиеся бесспорными победо-
носные реляции. 

Сохранение жизни определяет истинность смыслов во всех 
формах практической деятельности и многообразия образов жизни 
человека. Таким образом, проблема межцивилизационных соеди-
нений это не проблема традиционных или субъективных свобод-
ных предпочтений: это проблема жизни. Имеет ли какое-то отно-
шение эта проблема к судьбе России? Можно сказать, что именно 
выбор цивилизационной несовместимости традиционно становит-
ся истоком российских социальных катастроф. Мы все это испы-
тали на себе. Наша элита исторически сама формировала цивили-
зационную несовместимость. Достаточно прочитать великий 
роман Льва Толстого «Война и мир». На каком языке разговарива-
ет российская цивилизационная элита? – на французском! Это ли 
не свободно выбранная цивилизационная путаница на территории 
собственной страны? И это – уже ответ на вопрос, почему в России 
полыхали принадлежащие элите великолепные усадьбы – эти об-
разцы слияния природы и культуры! И это ли не опыт постижения 
истины? Истина в этом опыте постигается как жизнь взаимосвя-
занного цивилизационного целого. Казалось бы, жизнь складыва-
ется из суммы ситуаций. Однако – это и определенное целое. Что 
такое целое жизни? – без ответа на этот вопрос не проясняется и 
ее смысл. Эффективное решение суммы жизненных ситуаций не 
означает реализацию смысла жизни как целого. Ситуации ведут 
человека. Между тем человек овладевает истиной, когда он сам 
ведет ситуации в соответствии с понятым смыслом жизни как 
целого. 

Человек научается понимать целое жизни на своем индиви-
дуальном опыте. Через индивидуальное постигается универсаль-
ное. Здесь обнаруживается специфическая проблема цивилизаци-
онной универсальности – проблема построения человеком своей 
личностной самости. 



Молодой ученый:  
Перед проблемой свободы самоформирования 291

Современный человек, определяя правильность технологии 
построения своей самости, обращается к историческому опыту и 
пытается адаптировать его к современной жизни. 

Что из этого получается? 
Автономное формирование самости в контексте жизни ци-

вилизационного целого проявляется, как правило, в трех основных 
формах. Эти формы определяются принудительной логикой внут-
ренних предпочтений. 

Во-первых, это попытки опереться на опыт Античности, 
выработавшей механизмы формирования гармонии тела и духа, 
нашедшей свое выражение в систематическом проведении Олим-
пийских игр и в системе обучения юношества в гимнасии. 

Сегодня этот опыт обретает свои крайние формы, такие как 
бодибилдинг. Мы наблюдаем активную коммерциализацию спор-
та, имеющую неоднозначные следствия: происходит своего рода 
элиминация идеи гармонии тела и духа, этой ключевой идеи ан-
тичной культуры. 

Во-вторых, предпринимаются попытки адаптировать к со-
временной ситуации опыт средневекового аскетизма, который 
был средством реального нравственного самосовершенствования и 
высшего духовного наслаждения. 

Сегодня аскетизм превратился в средство похудения как реа-
лизации современной моды. В итоге эта технология самоформиро-
вания влечет за собой различные заболевания, в том числе и ано-
рексию, чреватую летальным исходом. 

В-третьих, можно говорить о попытках адаптации филосо-
фии гедонизма как способности утонченного наслаждения жизнью 
к современным жизненным обстоятельствам. 

Современный гедонизм выливается в крайние формы кон-
сюмеризма – в приобретение сотен пар обуви, множества видов 
одежды, в приобретение различных дорогостоящих автомашин,  
в строительство многокомнатных апартаментов и даже замков в 
средневековом стиле. В этом проявляется очевидная вульгарность 
консюмеризма. 

Таким образом, современный поворот к старым смыслам не 
всегда означает сохранение высоких ценностей духовной культуры. 
Современная эпоха требует прорыва к новым смыслам и новым 
этическим практикам. Это проблема овладения новым опытом 



  
ЗАКЛЮЧЕНИЕ 292

постижения цивилизационной истины не только отдельным инди-
видом, но и социальным субъектом. 

Речь идет о переинтерпретации подлинности бытия в массо-
вом сознании. 

Активное и целеустремленное формирование самости гло-
бального субъекта диктуется масштабом невиданных ранее энер-
гетических, экономических, демографических, продовольственных 
проблем. Ситуация нарастающего глобального кризиса требует 
качественно нового типа ориентаций и поведения. 

Вместе с тем должно произойти рождение нового типа 
глобального субъекта. Выход из нарастающего глобального кри-
зиса не может быть найден субъектом с приоритетом геополитиче-
ской ориентации, со ставкой на превосходство военной силы. 

Подход к решению назревающих проблем может найти 
лишь глобальный субъект, который открывает себя как МАСТЕРА 
ЦИВИЛИЗАЦИОННОЙ КУЛЬТУРЫ. 

Если такой глобальный субъект не возникает, то человечест-
во вступит в эпоху перманентной деструктивности. 

Можно сказать, что явление Мастера культуры как глобаль-
ного субъекта будет стимулировать развитие метаобразования, 
основанного на новом драматическом опыте истины жизни. 

Метаобразование – это символат информационной культуры, 
технология которого – объективированная реальность, созданная 
человеком и вместе с тем действующая независимо от отдельных 
индивидуальных устремлений и тех или иных личных качеств. 

Если мы определяем образование как подготовку человека 
к тем видам деятельности, которые необходимы обществу на 
данном этапе его развития, то метаобразование выступает как 
формирование понимания человеком своего места как стража 
жизни, соответственно, своей подлинной роли в мире, в котором 
он живет. Это понимание и есть предпосылка изменения феноме-
нальной цивилизационной реальности. 

С этой точки зрения метаобразование оказывается за преде-
лами образования. Вместе с тем эта отстраненная точка зрения 
метаобразования позволяет оценивать образование, его значи-
мость, его подлинность для жизни. 

Традиционно изменение оценок сложившейся системы обра-
зования определяется сменой картины мира. 



Молодой ученый:  
Перед проблемой свободы самоформирования 293

Сложились два типа картины мира. 
Религиозный, претендующий на абсолютную достоверность 

и требующий принятия мира таким, каким он создан Творцом. 
Научный, допускающий, что человек, используя разум и 

средства эксперимента, выявляет такие свойства и законы мира, из 
которых и складывается этот мир, так что он в принципе может 
быть познан до конца, а значит, и реконструирован в соответст-
вии с теми целями, которые ставит человек. 

Опыт ХХ в. наглядно показал, что претензия на тотальную 
реконструкцию Природы затрагивает некий жизненный нерв бытия 
самого человека. Радикально изменяя Природу, человек разрушает 
то место, в котором только и возможно его существование. Че-
ловек разрушает некое целое, частью которого он является. 

В этом контексте и происходит смена миропонимания: 
картина мира дополняется картиной жизни. 

Для картины жизни в отличие от картины мира характерны 
два принципиальных момента: первое – стремление к получению 
знания об условиях сохранения жизни и реорганизации историче-
ской практики в соответствии с этими знаниями; второе – рас-
смотрение перспективы действительности в образах виртуальной 
реальности и определение таким образом реальных последствий 
деятельности человека здесь и теперь, в данной исторической си-
туации. 

С этой точки зрения метаобразование следует определить 
как овладение картиной жизни. Метаобразование изменяет тип 
отношения к Времени жизни. С точки зрения позитивной науки 
геронтологии основной смысл и главная проблема жизни – это ее 
длительность. Жизнь удалась, если достигнута ее максимальная 
длительность. 

Метаобразование позволяет в длительности жизни откры-
вать смысл мгновений, которые имеют высшую ценность. «Оста-
новись мгновение!» – говорит Фауст в трагедии Гёте, имея в виду 
достижение человеком высшей ценности, а значит, и познания и 
реализации Смысла жизни. Что составляет ценностные мгнове-
ния? – Это – мгновения подвига, мгновения открытия, мгновения 
любви. 

Но может быть наполненной высшей ценностью длитель-
ность, если она совпадает с творчеством, несущим в себе процесс 



  
ЗАКЛЮЧЕНИЕ 294

достижения высшей цели. Конечная высшая цель – это сохране-
ние целого жизни. И ради достижения этой цели возможна жертва, 
даже жертва индивидуальной жизни. В этом случае изменяется 
сущность смерти. Из явления, лишенного всякого смысла, она, как 
говорил известный теоретик буддизма, становится «зеркалом», 
отражающим истинный смысл жизни1. Технологию такого отно-
шения к сохранению целого жизни и открывает метаобразование. 

С этой точки зрения метаобразование исследует историче-
ский опыт. 

Очевидно, например, что в этом отношении особое значение 
имеет опыт христианства, которое утверждает достижение бес-
смертия через кенозис, умирание богочеловека. 

Смысл кенозиса – это изменение естественных (животных) 
инстинктов человека таким образом, чтобы доминантой его внут-
ренних установок стали нравственные качества. В итоге человече-
ская масса обретает софийность, т.е. новое качество: Человек ос-
вобождается от своей субъективности как исходной и абсолютной 
предпосылки толкования истины и вместе с тем обретает блаженство 
приобщения к высшим этическим и эстетическим истинам. 

Вместе с тем происходит превращение виртуального субъек-
тивного мира в реальность воплощенности вечных ценностей в 
практической жизни людей. И это предпосылка сохранения вечно-
сти цивилизационного мира, циклической повторяемости его вос-
кресения; происходит отмирание мира корысти и насилия, кото-
рый циклически, т.е. постоянно посылает на распятие высокую 
мораль. 

Человек обретает способность говорить истину, если даже 
она кажется неприемлемой с точки зрения чьих-то конкретных 
частных интересов. Истина и смелость идут рука об руку: это – 
единство высказывания истины и образа жизни в соответствии с 
истиной. Это не только смелость говорить, но и смелость утвер-
ждать новый образ жизни. Так, например, если возникло понима-
ние истинной роли велосипеда как средства передвижения в со-
временном мегаполисе, то кто-то из вышестоящих должен 
пересесть из мерседеса с мигалкой на велосипед. Утверждение Ис-

                                                 
1 См.: Согьял Ринпоче. Тибетская книга жизни и смерти. – М., 2012. – 

С. 38. 



Молодой ученый:  
Перед проблемой свободы самоформирования 295

тины – это и самоотречение, и в то же время ощущение блаженства 
подлинности свободы. В этом процессе происходит слияние аске-
тизма с гедонизмом как исходное в овладении индивидом техно-
логией формирования самости в глобальном мире. Это – переворот 
духа, создающий культуру соединения локального и глобального, 
реального и виртуального, органического и неорганического, ма-
териального и идеального, жизни и смерти. 

Современная элита общества призвана овладевать техноло-
гией глобального самоформирования, создания собственной само-
сти, соединяющей себя с другим в силу возникающей тотальной и 
абсолютной взаимозависимости субъектов современного мира. 
Глобальный субъект как «мастер культуры» призван определять 
условия превращения высших духовных, эстетических и нравст-
венных ценностей в универсальную цель самореализации человека. 

Овладение картиной жизни предполагает способность отбо-
ра во всех видах практической деятельности и образов жизни тех, 
которые соответствуют принципу гомеостата, т.е. такой систе-
мы жизни, которая поддерживает свои основные характеристики в 
допустимых пределах. 

Овладение картиной жизни предполагает адекватность ори-
ентации, выявление и систематическое, организованное и отла-
женное донесение до массового сознания тех требований, игнори-
рование которых ныне представляет все большую угрозу для 
сохранности жизни. Эти угрозы подчас столь же малозаметны, как 
и действие радиации на организм человека. 

В известной степени здесь речь идет об определенном изме-
нении мотивов истинного поведения как оно понимается сего-
дня. Речь идет о современном искусстве жизни, ее этической и 
эстетической технике, в которой находит свою подлинную сущ-
ность каждая личность. Это определяет и движение глобальной 
массы к общей цели культуры, в которой и заключается возмож-
ность сохранности жизни. 

Традиционно сохранность жизни определялась безгранично-
стью прогресса Техники. Теперь ситуация изменилась. Обнаружи-
лось, что совершенство Техники может стать причиной прекращения 
жизни. В силу этого успехи физического знания, обеспечивающего 
прогресс техники, оказываются недостаточным условием сохране-
ния жизни. 



  
ЗАКЛЮЧЕНИЕ 296

Мотивы истинного поведения сегодня имеют как неосоз-
нанные, так и осознанные предпосылки. Неосознанная предпо-
сылка – это авторитет ОНО (или, как сказал бы Хайдеггер, – 
MAN). Это – комплекс общинности, требующий следовать за роем, 
социальный инстинкт которого не может обманывать: масса все-
гда права. Осознанная предпосылка основывается на способно-
сти личности все подвергать сомнению и критическому анализу, 
действовать лишь в соответствии с собственным разумением, пре-
одолевать давление ОНО, если этого требует разум субъекта. 

Овладение картиной жизни требует качественно иных ори-
ентаций. Исходным здесь не может быть ни авторитет ОНО, ни 
субъективное видение истины. 

Предпосылкой здесь является знание, которое дает метаоб-
разование. Информационное общество реально требует массового 
поведения в соответствии с адекватным знанием и информацией. 
Однако здесь возникает немало сложных проблем. Развитие ин-
формационных технологий ставит на поток создание инженер-
но-технических решений, подлежащих практической реализации. 
С огромной скоростью возникают созданные человеком новые ис-
кусственные ареалы, конгломераты, автострады, аэродромы, пред-
приятия, средства связи. Происходит резкое сокращение времени 
между идеей и ее практической реализацией. Процесс развития 
приобретает взрывной характер. 

Постоянное обучение, необходимость постоянного усвоения 
новой информации превращает жизнь в путь, схожий с автострадой, 
где необходимо мгновенно реагировать на динамику ситуаций. 

Жизнь тем самым превращается в калейдоскоп событий. 
Она утрачивает какое-то важное качество. 

Превращение жизни в калейдоскоп событий лишает ее воз-
можности следовать общему смыслу. Исчезает почва жизненной 
стратегии. 

В этой ситуации фундаментальная цель метаобразования – 
возвращение смысла как основания жизненной стратегии, тре-
бующей выхода за пределы калейдоскопа событий, способности 
занять позицию, позволяющую видеть поток жизни в его целост-
ности. 

Но как это возможно? 



Молодой ученый:  
Перед проблемой свободы самоформирования 297

Если объективное содержание жизни составляет калейдо-
скоп событий, то истина бытия сводится к моментальным реакци-
ям на них. Однако события оказываются повторяющимися и обра-
зуют мир повседневных забот. Масса людей, погруженных в мир 
повседневных забот, следует бессознательной уверенности в том, 
что за его кругом нет иного смысла. 

Повседневный тип ментальности проявляет себя и в полити-
ческой практике глобальных субъектов. Для них приоритет – их 
собственные интересы, конечная истина которых – это глобальное 
доминирование. Это и есть та генеральная цель, которая рождает 
оксюморонные слоганы: «Мир – это война», «Война – это мир». 

Считалось, что иной смысл постигается из знания неизбеж-
ного конца этого мира. Знание конца позволяет определить и вы-
делить подлинные ценности, составляющие сущность смысла. 

В светской идеологии конечная перспектива определялась 
концом истории, созданием наилучшего, насколько это возможно, 
общества. Содействие или противодействие рождению этого 
общества определяет качество и смысл жизни. 

Коль скоро признается, что ни финальная перспектива мира, 
ни финальная перспектива истории не даны человеку как факт 
жизни, то и определение смысла через их определение оказывается 
субъективным, воображаемым. Конечный смысл таким образом 
исчезает. Замена конечного смысла схематизмом ситуационного 
бытия как раз и отражает эту экзистенциальную ситуацию. 

Но это не снимает проблему возврата конечного смысла. 
Истина конечного смысла не совпадает с тем, что есть, с эм-

пирической реальностью как подлинной объективностью. Но она 
не совпадает и с принудительной субъективностью, с «логикой» 
желания, его реализации здесь и теперь. 

Она открывается в представлении «картины жизни» в ее 
подлинности как формы слияния действительности и рождающей-
ся из нее возможности. Познание сущности конечного смысла тре-
бует специфической гносеологии, гносеологии цельного знания. 

Неопределенность возможности подталкивает к тому, чтобы 
признать правомерность пробы всех возможных вариантов 
практических решений и действий. Это – известная философия 
проб и ошибок, в результате которых открывается правильное ре-
шение и практический путь его реализации. Именно через плюра-



  
ЗАКЛЮЧЕНИЕ 298

лизм практики должна открыться Истина. Однако эта точка зре-
ния, вполне допустимая и реализуемая в историческом прошлом, 
входит в противоречие с реалиями современности, когда все вари-
анты включают в себя и способность человека своими решениями 
и действиями прекратить Жизнь на планете Земля. 

Но если мы не должны идти эмпирическим путем проб и 
ошибок, то как мы можем подобраться к Истине? 

Функция гносеологии цельного знания – это определение 
пути реализации допустимой возможности. 

Но где находится критерий допустимости? Разве движение 
научного знания не реализует все возможности? Попытки огра-
ничения свободы познания исторически терпели крах. 

Научное знание останавливается только перед пределом 
знания – это terminus a quo. Попытки преодолеть этот предел не 
дают конечного результата. Но без этого результата истина всего 
добытого наукой знания может быть поставлена под сомнение. 
Что, собственно, и происходит, когда истину научного знания сво-
дят к условным парадигмам. 

Гносеология цельного знания открывает путь постижения 
конечного смысла. С этим непосредственным образом связано 
решение ключевой проблемы истины исходных суждений. 

Информационная культура, ее «построение» не могут игно-
рировать проблему истины исходных суждений. 

В зависимости от определения этой истины мы получаем 
разное толкование информационной культуры: или это свободное 
прояснение истины бытия человека, а значит, и содействие адек-
ватной организации образа его жизни. Или это механизм внуше-
ния, своего рода информационный гипноз, создание в условиях 
отсутствия свободы видимости «общего счастья». Это предвосхи-
тил Федор Михайлович Достоевский в известной «Легенде о Ве-
ликом инквизиторе». Великий инквизитор может быть заинтересо-
ван в сокрытии истины. Но от сокрытия истины зависит наше 
отношение к ответам на вопросы, возникающие в жизненных си-
туациях; от этого зависит и справедливость правосудия. 

Эта же проблема возникает и при оценке тех или иных по-
литических действий. И здесь проблема Истины встает как про-
блема самой возможности вести дискурс именно на почве пости-
жения истины. То есть мы имеем дело с ситуацией, когда вокруг 



Молодой ученый:  
Перед проблемой свободы самоформирования 299

истины действуют различные, подчас очень влиятельные силы. 
Под воздействием этих сил система правосудия и информационная 
политика могут превращаться в механизмы имитации истины. 

Имитация истины может происходить как в концептуальных 
формах, так и в формах искусственных реалий – симулякров. 

Адекватность информационной культуры предполагает не-
обходимость создания такой интеллектуальной среды, которая 
предотвращает ее превращение в собственную противополож-
ность, т.е. в механизм массовой имитации истины. 

Массовая имитация истины может возникать вследствие со-
гласованной формы коллективного поведения. Если все ведут себя 
определенным образом, то значит, они знают общую истину. Но 
это может быть результат общей открытой или скрытой догово-
ренности о коллективном поведении, утверждающем в качестве 
истины ее имитацию. Психологическим истоком имитации истины 
является лесть, т.е. желание угодить тому, от кого мы зависим. 
Это может быть носитель формы власти политической или эконо-
мической. 

Как избежать искушения встать на удобный и выгодный 
путь лести? 

Для этого нужно овладеть техникой сохранения духовного 
опыта истины. На эту проблему обратил внимание Мишель Фуко. 
Он считал, что субъект в себе не несет способности к истине и ему 
необходимо выполнить определенный набор акций с самим собой, 
чтобы сформировать способность истинного познания1. 

Мишель Фуко дал свою расшифровку понятия «пархезия» 
(Parrhesia) как основной техники, которая удерживает духовный 
опыт истины. 

Этимологически пархезия означает «говорить все». Это от-
носится не столько к содержанию истинного суждения, сколько к 
специфическому типу отношения между говорящим и тем, что он 
говорит. Оратор одновременно является субъектом декларации и 
субъектом мнения относительно сказанного. Пархезия – это тех-
ника и вместе с тем этика, которая озабочена отношением субъек-
та к истинности того, о чем он говорит. 

                                                 
1 См.: Foucault, M. L’Herméneutique du Sujet. – Paris, 2001. 



  
ЗАКЛЮЧЕНИЕ 300

Пархезия – это практика высказывания истины. Она должна 
отличаться от риторики, которая нацелена на то, чтобы убедить че-
ловека или целое собрание и поэтому всегда уподобляется лести. 

Пархезия же озабочена истиной, и следует ей всегда, не-
смотря на чувства окружающих людей. Дискурс пархезии часто 
является синонимом болезненного и наносящего раны провозгла-
шения истины, которая обращена к другим людям1. 

Пархезия формирует позицию личности. В своей реализации 
она является специфическим упражнением, в котором эффекты 
истины формируют индивида как свободного и самостоятельного 
субъекта. Она формирует способность высказывать истину без га-
рантии безопасности, без учета того, соответствует это высказыва-
ние установленным правилам или нет. Тот, кто высказывает исти-
ну, должен сам определять правила ее утверждения, брать на себя 
риски и быть готовым платить за нее неопределенную цену. 

Духовный опыт истины, считает Мишель Фуко, проясняет 
фундаментальный вопрос отношения между Свободой, Смелостью 
и Правдой2. 

Мы можем рассматривать пархезию как гносеологию ин-
формационной культуры. На самом деле, единство составляющих 
свободы, смелости и правды может быть отнесено к принципам 
формирования информационной инфраструктуры, имея, в частно-
сти, в виду функции научно-аналитической информации как бази-
са стратегического мышления. 

Но как быть с расшифровкой сущности предела знания – 
terminus a quo? 

Информационное общество объективно несет в себе тради-
ционные духовные ориентации. Этот сложный компот ориентиров 
в процессе глобализации информационных связей потенциально 
оказывается перед всеми вообще и перед каждым в отдельности. 

Традиционные религиозные и идеологические ориентации 
основаны на определениях абсолютного в качестве одной-
единственной истины. В информационном обществе человек ока-
                                                 

1 См.: Macmillan A. Michel Foucault’s Techniques of the Self and the Christian 
Politics of Obedience // Theory Culture and Society: Los Angeles, London. Vol. 28, 
Number 4, July 2011. – P. 9.  

2 Foucault M. Le Gouvernement de Soi et des autres. – Paris: Seuil, 1984. – 
P. 60–64. 



Молодой ученый:  
Перед проблемой свободы самоформирования 301

зывается перед выбором абсолютного. Но как сделать правиль-
ный выбор, оказываясь перед плюрализмом представлений об аб-
солютном? 

Философские трудности, связанные с определением природы 
абсолютного, породили в ХХ в. нарастающую волну нигилизма. 

Критическая философия исключает Абсолют как недоказан-
ную и недоказуемую в принципе реальность. Вместе с тем зло-
ключения нравов ставят перед моральным сознанием вопросы: как 
нам быть с Абсолютом? Означает ли кризис в познании Абсолюта 
распад абсолютности как нравственной ориентации? Это – вопрос 
вопросов, вопрос возможности для человека признать для себя 
подлинность цивилизованности, социальности и моральности. 

Нравы информационного общества устремлены к выявле-
нию эмпирических оснований подлинности. 

Технический прогресс, позволяющий создавать высококлас- 
сные, эстетически оформленные автомашины, телевизоры, подтал-
кивает человека к отождествлению подлинности бытия с существо-
ванием в связи с вещью, с окружением совершенного вещного мира. 
Разве этот мир комфорта не создает ощущения подлинности жизни? 
Это – прекрасный мир искусственных вещей, которые делают 
жизнь человека приятной во всех отношениях. Эта найденная исти-
на бытия и должна стать универсальной, всеобщей. 

Это представление опирается на свой terminus a quo, на 
представление о сущности мира как материи, лежащей в основании 
всех конкретных форм универсума, в том числе и мира бытовых 
вещей. Бытовой материализм – это массовая философия современ-
ного общества. Повседневный опыт человека также убеждает в 
том, что окружающий мир состоит из материальных объектов, 
имеющих определенные свойства, которые нельзя изменить про-
извольно. В этом их отличие от потока сознания, ощущений, кото-
рые могут не совпадать с реальными свойствами вещей, вводить в 
заблуждение. 

Расцвет науки в XIX в. породил мощный подъем философ-
ского материализма. Философский материализм начал отвоевы-
вать у идеализма основное пространство духовной жизни. Соци-
альная психология изменилась настолько, что казалось вполне 
достаточным лишь поставить простые вопросы, такие как: сущест-
вовала ли природа до человека? мыслит ли человек при помощи 



  
ЗАКЛЮЧЕНИЕ 302

мозга? – чтобы сделать очевидным крушение основных несущих 
конструкций идеализма. 

Парадоксальным образом сам прогресс естественных наук в 
ХХ в. начал ставить вопрос за вопросом, которые ставили под со-
мнение, казалось бы, простые истины. Так, например, оказалось 
весьма затруднительным одновременно точно определить импульс 
и координаты элементарной частицы. Корпускулярно-волновой 
дуализм материи обнаруживал очевидные ограниченности здра-
вого смысла. Еще больше загадок принесло открытие кварков.  
С одной стороны, кварк – это реальность, однако в свободном со-
стоянии эта реальность не наблюдается. И как теперь понимать 
основной постулат материализма, согласно которому мир мате-
риален? Можем ли мы отождествить материю с чем-то конкрет-
ным, реальным, или же она есть только общее понятие и не более 
того? Если это так, то философский материализм столь же субъек-
тивен, в сущности, как и идеализм. 

В ХХ в. стали накапливаться философские проблемы мате-
риализма, а вместе с этим возникли попытки концептуально вы-
явить дилемму материализма. 

Теоретическая трудность материализма очевидна. Если ма-
терия – это конкретная реальность (вода, воздух, огонь и т.д.), то 
тогда из этой реальности нужно вывести все многообразие мира, 
что представляется невозможным. Если материя – это высший 
род, то она не совпадает ни с одной конкретной реальностью, пре-
вращается в метафизическое понятие. Из метафизического поня-
тия также нельзя вывести реальность мира. 

Как избежать этой ловушки? Если признать, что мир в своей 
сущности неизменен и однообразен, то тогда его можно объявить 
состоящим из материи как таковой, но в этом случае следует при-
знать, что различия и изменения привносятся в мир нашим созна-
нием. Следуя этим путем, можно дойти до признания, что и сама 
материя есть продукт сознания. Как современные ученые и фи-
лософы пытаются примирить выводы науки с повседневным опы-
том и здравым смыслом? На самом деле очевидно, что отождествле-
ние материи с неким конечным субстратом – это результат 
влияния повседневного опыта. Современное утонченное науч-
ное знание, однако, свидетельствует о другом. 



Молодой ученый:  
Перед проблемой свободы самоформирования 303

С точки зрения научного знания стабильность видимых ве-
щей иллюзорна. Для субстанций этих вещей характерны волновые 
движения, электрические разряды и другие явления. Согласно 
Бертрану Расселу, субстанции здравого смысла не более чем логи-
ческие конструкции. Реальный мир не субстанциален; он – не что 
иное, как последовательность пространственно-временных со-
бытий, многообразное сочетание электрических разрядов в их 
динамике. То есть материя в современной науке отличается от 
того, как она понимается здравым смыслом. 

Это кажется спасением и для материи и для материализма. 
Здравый смысл и научные выводы здесь оказываются в разных 
пространствах. Пространство здравого смысла, его понятия уязви-
мы для критики, научное же пространство – не уязвимо. Мы мо-
жем считать материю бесконечным изменением. Мы судим об 
этом изменении с позиций определенной теории, которая кажется 
наиболее соответствующей нашим знаниям на сегодняшний день. 

Однако за этот выход из теоретического затруднения прихо-
дится платить высокую цену. Приходится принимать позицию, 
сформулированную Томасом Куном, согласно которой наука дает 
знание не о том, что происходит в действительности, а о том, что 
необходимо делать, чтобы соответствовать априорной теории 
или парадигме, принятой на сегодняшний день. 

Таким образом, наука судит о фактах с точки зрения опреде-
ленной теории, априорно принятой. Стало быть, она попадает в 
разряд субъективных верований. Ее отличие от других форм субъек-
тивных верований перестает быть принципиальным. 

Философия определяет либо материальное, либо идеальное в 
качестве субстанции мироздания, из которой происходит все мно-
гообразие действительности. В зависимости от характера основа-
ния мира формируются и образ истинной жизни человека, его ос-
новные ориентации. 

Если субстанции как таковой нет, то на место изменения 
субстанции, материальной или идеальной, можно поставить про-
стую последовательность происходящих событий. События не 
переходят одно в другое, а просто следуют друг за другом напо-
добие сигналов светофора: ни один сигнал не превращается в дру-
гой; они следуют друг за другом. Так возникает видимый парад 
новшеств, появляющихся в мире. 



  
ЗАКЛЮЧЕНИЕ 304

Если таким образом изменяется взгляд на мир в целом, то 
следует изменить и взгляд человека на самого себя, на «я». Если 
«я» – это не константный субстрат, а серия событий, то тогда не 
ясно, почему человек считает себя тем же самым? Получается, что 
люди просто условно называют друг друга постоянными именами. 
Если личность – это лишь совокупность временных событий, то ей 
нельзя приписать фиксированного характера. 

Теоретические противоречия такого рода вполне реальны.  
И разрешение этих противоречий оборачивается новыми теорети-
ческими проблемами. 

Отсюда следует ввод, что в этих построениях не хватает ка-
кого-то существенного звена. 

Так, для нас очевидно, что личность – это некая константа, 
сохраняющаяся от рождения до смерти. Однако мы знаем, что ма-
териальный субстрат личности постоянно обновляется: с точки 
зрения материальной новорожденный младенец и он же в зрелом 
возрасте – это не одно и то же. Меняется и его сознание, поток его 
мыслей. Однако сохраняется его информационная константа при 
всех ее модификациях. Идентичность личности мы можем всегда 
установить хотя бы по ее генетическому коду. 

С этой точки зрения возможен взгляд на мир, который выхо-
дит за пределы однолинейного материализма или идеализма. 

В мире мы обнаруживаем «странные» явления, соединяю-
щие в себе несоединимое. Такой реальностью, например, является 
слово: оно и материально и идеально. 

Всем известна магия слова. Но не всякого слова как простого 
звука, а слова, несущего смысл. Слово не чистая материя, но и не 
чистая форма, а явление, влияющее на направленность поведения 
человека, а через него на формирование материи как материала. 
Слово в этом смысле играет роль информационного кода. Как 
таковое оно обладает эмпирической реальностью, конкретностью. 
И в то же время оно имеет в себе общее родовое начало. Это – не 
метафизическое понятие, а реальность. 

В мире существуют реальности, которые упорядочивают оп-
ределенным образом окружающий их хаотический материал. Че-
рез эти реальности мы и постигаем парадоксальную сущность ми-
ра. Как сказал философ и поэт: 

 



Молодой ученый:  
Перед проблемой свободы самоформирования 305

Осуществилось в нем ясно 
Чего постичь не мог никто: 
Несогласимое согласно, 
С грядущим прошлое слито, 
Совместно творчество с покоем, 
С невозмутимостью любовь, 
И возникают вечным строем 
Ее создания вновь и вновь1. 

 
Не здесь ли находится философский ключ к постижению ци-

вилизационной реальности? 
Подлинность цивилизационной реальности в ее объективном 

выражении – это момент коммуникации имеющих самосозна-
ние субъектов. Именно в такой коммуникации возникает абсо-
лютное как осознанная реальность. И это – самая редкая и самая 
драгоценная реальность. 

Человек открывает подлинность каким-то особым способом, 
особым чувством, непосредственным переживанием. Открытая 
подлинность осмысливается post festum, после того, как она воз-
никла. Это – видение всего себя в ином. Это – погоня за самим 
собой, находящемся в ином. Человек знает абсолютность через 
свое непосредственное переживание. Но оно остается скрытым 
процессом, скрытым от самого человека, своего рода эзотериче-
ской тайной. 

Сущность этой тайны – механизм самоотождествления, со-
единения различного в единое новое образование. Мы можем го-
ворить о возвращении смысла через разгадку тайны абсолютного. 
Поскольку переживание абсолютного – это внутренний, закрытый 
процесс, то его анализ можно назвать эзотерическим. И посколь-
ку результаты анализа не могут быть представлены как эмпириче-
ски и логически безусловно доказанные для всех, т.е. универсаль-
но значимые, то их можно охарактеризовать как гипотетические. 
Таким образом, мы имеем дело с возвращением смысла через по-
средство гипотетического эзотеризма. 

                                                 
1 См.: Собрание сочинений Владимира Сергеевича Соловьёва. Второе из-

дание. Том первый – (1873–1877). СПб., 1911. – С. 352. 



  
ЗАКЛЮЧЕНИЕ 306

Тайна абсолютного, которое является индивидам в качестве 
их непосредственного переживания, может толковаться как некое 
информационное послание. На самом деле, абсолютное – это не фи-
зиологический процесс, но это и не рациональная, логически обос-
нованная идея. Это нечто иное: знание, данное непосредственным 
образом. Но оно не возникает из ничто. Откуда же оно возникает? 
Можно допустить, что в каждом человеке заложена информация, 
которая корреспондирует с определенной реальностью жизни таким 
образом, что в этом взаимодействии открывается абсолютное. 

Это может служить основанием еще одной гипотезы, со-
гласно которой существует информационное основание мира, 
связь с которым открывает человеку путь к абсолютному. 

С этих позиций возможен новый взгляд на философскую 
концепцию «ноосферы», которую развивали В.И. Вернадский и 
Тейяр де Шарден. Они исходили из гипотезы концентрации созна-
ния как предпосылки возникновения человека и новой геологиче-
ской эпохи, связанной с возникновением сверхличности на основе 
консолидации личностных сознаний. 

В этом контексте представляется весьма симптоматичной 
концепция Глобального Мозга. 

Возможность возникновения Глобального Мозга связывается 
с результатом быстро растущих во всем мире компьютерных се-
тей, таких как Интернет. Под Глобальным Мозгом понимается 
самоорганизующаяся система производства информации, в 
которой коллективная деятельность индивидов и моделей, ра-
ботающих в системе, создает более высокий уровень производ-
ства информации по сравнению с возможностями, доступными 
отдельным индивидам1. 

Проводя аналогию с биологическим мозгом, исследователи 
полагают, что Глобальный Мозг становится реальностью, когда он 
приближается к сети, объединяющей через коммуникационные 
связи примерно десять миллиардов автономных единиц. Это 
соответствует количеству нервных клеток головного мозга. 
Поскольку население земли достигает 7 млрд. человек, то мож-
                                                 

1 См.: Mayer-Kress G. and Barczys C. The Global Brain as an Emergent Struc-
ture from the Worldwide Computing Network, and Its Implications for Modeling // The 
Information Society. An International Journal. Vol. 11, Number 1, 1995. Taylor and 
Francis. 



Молодой ученый:  
Перед проблемой свободы самоформирования 307

но сказать, что необходимый уровень организации будет скоро 
достигнут. Глобальный Мозг с этой точки зрения есть сеть взаи-
мосвязанных человеческих существ и компьютеров, обеспечи-
вающая высокий уровень производства информации. 

Локальные (институциональные) и глобальные информаци-
онные связи, клеточные объединения, региональная специализа-
ция для выполнения различных функций, использование разных 
способов производства и передачи информации, синхронизация 
видов информации для восприятия комплексных объектов, ассо-
циативные связи, и даже воображение, позволяющее не только 
моделировать явления, но и создавать новые реальности – все это 
свидетельствует о наличии определенной аналогии Глобаль-
ного Мозга с мозгом биологическим. Соответственно ожидается, 
что Глобальный Мозг проявит тенденции эволюции, сходные с 
эволюцией биологического мозга ко все более и более высоким 
уровням информационных возможностей. При этом отмечается, 
что взаимосвязанные информационные структуры Соединен-
ных Штатов и Европы потенциально образуют два полушария 
Глобального Мозга. 

Всякие аналогии, конечно, рискованны и, видимо, аналогия 
Глобального Мозга с мозгом биологическим также содержит в се-
бе возможность неадекватных заключений. Особенно трудно дать 
позитивный ответ на такой, например, вопрос, могут ли возник-
нуть реальные формы глобального самосознания или сознания, 
подобно тому как возникает самосознание и сознание в системах, 
мозг которых достиг определенного уровня сложности? 

Если мы отождествляем Глобальный Мозг с информацион-
ной сетью или информационными сетями, то получаем расту-
щий объем информации, но не получаем нового знания о целях 
цивилизации, доступных все более широким массам. Мы не полу-
чаем и глобального самосознания, которое могло бы стать 
стержнем новой универсальной культуры, создающей предпо-
сылки соединения различных цивилизаций в определенную 
мировую духовную общность. Необходимо дать ответ на вопрос: 
глобальный мозг снабжает готовой информацией или же он спосо-
бен делать Открытия, формировать новые ценности, новые ду-
ховные ориентации? 



  
ЗАКЛЮЧЕНИЕ 308

Если человек просто перекладывает функции творческого 
мышления на Глобальный Мозг, то возникает угроза прекращения 
творческой эволюции цивилизации. Цивилизация попадает в ло-
вушку «вечного повторения». Вечное движение на одном и том же 
месте – это варианты финальной стадии истории. 

Исторический материализм лежал в основе предсказания о 
неизбежности коммунистической финальной стадии мировой ис-
тории. Рыночная концепция лежит в основе представления о конце 
истории как всемирной либеральной демократии. 

И в том и в другом случае отклонение человека и человече-
ства от пути, ведущего к конечной цели, рассматривается как от-
клонение от нормы, как ненормальность. Критерий нормы – это 
человек, знающий тайну конечной цели исторического бытия.  
В соответствии с этой нормой можно формировать и соответст-
вующую информационную иерархию. Поведение человека в этом 
случае определяется этой иерархией и разительно отличается от 
поведения человека, не признающего эту иерархию. 

Коль скоро раскрытие тайны конечной цели истории обора-
чивается иллюзией, то резко меняются и информационные ориен-
тации. Человек оказывается перед многообразием внешних целей 
как объективностей, возникающих здесь и теперь. Если Глобаль-
ный Мозг не способен решать проблемы выработки и освоения 
универсальных правил жизни, то тогда встает вопрос: имеются ли 
вообще исходные предпосылки правильной их постановки? Это – 
ключевые вопросы, перед которыми стоит сегодня гуманитарное 
знание. От их решения будет во многом зависеть формирование 
направлений практического решения глобальных проблем полити-
ки, экономики и культуры. 

Молодые ученые, включаясь в анализ сложных проблем гу-
манитарного знания и давая их творческое решение, могут активно 
влиять на судьбу не только своего поколения, но и на правильное 
понимание механизмов предотвращения тех угроз, перед которы-
ми оказывается современное человечество. 


